Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

5

LA ARMONIA MEDICA!
Sesion del 14 de Diciembre de 1960

Eriximaco

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

De la ciencia supuesta al amor.
Del bien al deseo.

La medicinay la ciencia.

La via de la comedia.

Se trata de ver bien la naturaleza de la empresa a donde soy lle-
vado, a fin de que ustedes soporten sus rodeos en lo que pueden tener
de fastidiosos, ya que, después de todo, ustedes no vienen aqui para
escuchar el comentario de un texto griego, en el que por otra parte no
pretendo ser exhaustivo.

La mayor parte del trabajo, yo la hago por ustedes, quiero decir
en vuestro lugar, en vuestra ausencia, y el mejor servicio que pueda
rendirles es incitarlos a que se remitan al texto. Si, a sugerencia mia,
ustedes se han remitido a ¢l, sucedera quiza que ustedes leeran aunque
sea un poco con mis anteojeras. Sin duda, eso es preferible a no leer
de ningiin modo.

*Tanto mas cuanto que el objetivo que yo buscaba, lo que do-
mina el conjunto de la empresa — y aquello en lo cual pueden ustedes
acompanarla de una manera mas o menos comentada — es que con-
viene no perder de vista aquello a lo cual estamos destinados a lle-
gar.** Buscamos responder a la cuestion de la que partimos. Esa cues-
tidn es simple, es la de la transferencia.

* [Conviene no perder de vista aquello a lo que estamos destinados a llegar, nues-
tro objetivo, que domina el conjunto de la empresa, y captar bien en qué pueden
ustedes acompaiiarla de una manera mas o menos comentada.] — Nota de DTSE:
“Si esta manera de traficar la frase no entrafia contrasentido, hablando propiamen-
te, logra la hazafia de hacer, de lo que Lacan enunciaba como siendo su propio ob-
jetivo, lo que debe llegar a ser el nuestro...”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Al decir que esta cuestion es simple, quiero decir que ella se
propone en unos términos ya elaborados.

He aqui un hombre, el psicoanalista, de quien se viene a buscar
la ciencia de lo que uno tiene de més intimo — ése es precisamente el
estado espiritual con que se lo aborda cominmente — *y, entonces,
de lo que deberia ser supuesto de entrada como siéndole lo mas extra-
flo y ademas que uno supone al mismo tiempo como debiendo serle lo
mas extrafio®’. Y sin embargo, al mismo tiempo, esto es lo que encon-
tramos en el comienzo del anélisis — esta ciencia, €l es supuesto te-
nerla.

Aqui definimos la situacion en términos subjetivos, quiero decir
en la disposicion de aquél que se adelanta como el demandante. Por el
momento, ni siquiera tenemos que hacer entrar alli todo lo que com-
porta objetivamente esta situacidon, y que la sostiene, a saber, lo que
debemos introducir en ella de la especificidad de lo que es propuesto a
esta ciencia, es decir, el inconsciente como tal. De eso, aunque tenga
alguna, el sujeto no tiene ninguna especie de idea.

Esta situacion, entonces, para simplemente definirla asi, subjeti-
vamente, ;coOmo engendra algo — primera aproximaciéon — que se
parezca al amor? Algo que se parece al amor, es asi que se puede, en
una primera aproximacion, definir la transferencia.

Digamos mejor, digamos mds — la transferencia es algo que
pone en causa al amor,” lo pone en causa lo bastante profundamente,
respecto de la reflexiéon analitica, como para haber introducido en ella,
como una dimensidn esencial, lo que se llama su ambivalencia. Esta

> [y, entonces, de lo que debia ser supuesto de entrada que le es lo mas extrafio] —
Nota de DTSE: “La supresion de ese miembro de la frase hace desaparecer el
acento puesto sobre lo que hay de paradojal en suponer al psicoanalista la ciencia
de lo que uno tiene de mas intimo”. — JAM/2 apenas corrige el tiempo verbal: [y,
entonces, de lo que deberia ser supuesto de entrada que le es lo més extrafio]

* quelque chose qui met en cause I’amour, deberia traducirse en términos de
“cuestionamiento”, pero entiendo que no convendria perder asi el lugar de la “cau-
sa”, cause, al que podria volverse desde Seminarios posteriores una vez introduci-
do el objeto a como objeto causa del deseo.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

es una nocidn nueva, por relacion a una tradicion filosofica que no en
vano vamos a buscarla aqui, completamente en el origen. Este abrazo
estrecho del amor y del odio, he ahi un rasgo ausente en el punto de
partida de esa tradicion, si ese punto de partida — hay que elegirlo en
alguna parte — lo elegimos socratico.

Pero hoy vamos a ver que antes hay algo, de donde, justamente,
toma su punto de partida.

Esta cuestion, que es aquella en la que se articula la posibilidad
de surgimiento de la transferencia, no avanzariamos tan atrevidamente
al plantearla, si ya, de alguna manera, no hubiera estado comenzado el
tunel por el otro extremo. Vamos al encuentro de algo que conocemos,
por haber ya cefiido bastante seriamente la topologia de lo que el suje-
to debe encontrar en el andlisis en el lugar de lo que busca. Si él parte
a la bisqueda de lo que tiene y que no conoce, lo que va a encontrar,
es aquello de lo que carece {il manque}. Y es precisamente porque he-
mos articulado eso en nuestro camino precedente, que nos atrevemos a
plantear la pregunta que he formulado al comienzo. Es como aquello
de lo que ¢l carece que se articula lo que encontrard en el analisis, a
saber su deseo.

El deseo no es un bien en ningun sentido del término. No lo es,
precisamente, en el sentido de una ko {ktesis}’, de algo que, al ti-
tulo que sea, ¢l tendria. *Es en ese tiempo, en esa eclosion del amor de
transferencia, ese tiempo definido en el doble sentido cronoldgico y
topoldgico, que debe leerse esta inversion, si podemos decir, de la po-
sicién que, de la bisqueda de un bien*®, hace la realizacién del deseo.

> Nota de ST: “Ktesis, la accion de adquirir, de poseer, del verbo ktaomai ya en-
contrado en el discurso de Pausanias, toma también el sentido de la cosa poseida,
el sentido de ktema, bienes, propiedad, fortuna, tesoro. La precision dada por La-
can es una anticipacion de la discusion que se abrira con el discurso de Diotima”.

% [Es en el tiempo, definido en el doble sentido cronoldgico y topoldgico de la
eclosion del amor de transferencia, que debe leerse esta inversion que, de la bus-
queda de un bien] — Nota de DTSE: “Esta manera de torcer la frase y la ausencia
de puntuacion entre «topoldgico» y «de la eclosion» la vuelven casi absurda”. —
JAM/2 corrige efectivamente la puntuacion: [Es en el tiempo, definido en el doble
sentido cronolédgico y topoldgico, de la eclosion del amor de transferencia, que de-
be leerse esta inversion que, de la busqueda de un bien]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Entienden bien que este discurso supone que realizacion del de-
seo no es justamente posesion de un objeto. Se trata, en efecto, de
emergencia a la realidad del deseo como tal. Y esto es lo que me ha
conducido este ano a introducirles El Banquete. *Es precisamente por-
que me ha parecido, y no al azar de un encuentro sino de alguna mane-
ra cuando yo buscaba — para partir como del corazén del campo de
mis recuerdos, guiado por alguna brujula que se crea por una expe-
riencia — donde encontrar el punto como central de lo que yo habia
podido retener articulado en lo que habia aprendido*’, que El Banque-
te, por lejano que nos fuese, era el lugar donde se habia agitado de la
manera mas vibrante el sentido de esta cuestion, y particularmente en
ese momento que lo concluye, cuando aparece Alcibiades.

Alcibiades irrumpe extrafiamente, en todos los sentidos del tér-
mino, tanto a nivel de la composicion de la obra, como en la escena
supuesta. Manifiestamente, la serie de discursos ordenados, prefigura-
da en el programa del banquete, se rompe de golpe con la irrupcion de
la verdadera fiesta, el trastorno que introduce ese orden diferente. Pero
también, en su texto mismo, el discurso de Alcibiades es la confesion
de su propio desconcierto. Lo que ¢l dice es verdaderamente su sufti-
miento, su desgarramiento de si mismo, por una actitud de Sdcrates
que lo deja todavia, casi tanto como en el momento, herido, mordido
por no s¢ qué extrafa herida.

.Y por qué esa confesion publica? ;Y por qué esa interpretacion
de Socrates que le muestra que esa confesion tiene un objetivo inme-
diato? — a saber, separarlo de Agatdn, ocasion inmediata de un retor-
no al orden. Todos los que se refirieron a este texto desde que yo les
hablo de ¢, no han dejado de quedar chocados por lo que esa extrafia
escena tiene de consonante con todo tipo de situaciones o de posicio-
nes instantaneas, susceptibles de vivir en la transferencia. La cosa, no
es todavia mas que una impresion, y sera necesario un analisis mas ce-
fiido y més fino para ver lo que nos entrega una situacion que mani-
fiestamente no debemos atribuir a una especie de presentimiento del

7 [No es el azar de un encuentro. Sino, como yo buscaba, como en el corazon del
campo de mis recuerdos, donde encontrar el punto central de lo que habia podido
retener articulado en lo que habia aprendido, guiado por alguna brujula que se
crea por una experiencia, me ha parecido]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

sicoanalissis, como dice Aragon en El paisano de Paris.® No, es mas
bien un encuentro, la aparicion de algunos lineamientos, para nosotros
reveladores.

Si tardo en mostrarselos, no es simplemente por un retroceso
antes del salto que debe ser, como lo dice Freud, el del ledn, es decir,
unico. Es que, para comprender lo que quiere decir plenamente el ad-
venimiento de la escena Alcibiades-Socrates, nos es preciso compren-
der bien el disefio general de la obra. Establecer el terreno es indispen-
sable. S1 no sabemos lo que quiere decir Platon al traer esta escena, es
imposible situar exactamente su alcance.

Hoy llegamos al discurso de Eriximaco, el médico.

Retengamos por un instante nuestro aliento. Que sea un médico,
esta bien hecho para interesarnos.

(Esto quiere decir que el discurso de Eriximaco debe inducirnos
a una investigacion de historia de la medicina? Ni siquiera puedo ini-
ciar una tarea como esa, por todo tipo de razones. Ante todo, porque
ese no es nuestro asunto, y porque ese rodeo seria demasiado excesi-
vo. Luego, porque no lo creo verdaderamente posible.

No creo que Eriximaco sea especifico, que sea en tal médico
que piense Platon al traernos su personaje. Pero los rasgos fundamen-
tales de la posicion que €l aporta son para destacar. Estos no son for-
zosamente unos rasgos de historia, salvo en funcion de una linea de
reparticion muy general, pero quiza van a hacernos reflexionar un mo-
mento, al pasar, sobre lo que es la medicina.

® Nota de DTSE: “En realidad, es en Tratado del estilo (Gallimard, L’imaginaire,
p. 148) que Aragon emplea este término. Hubiera sido bienvenida aqui una nota,
para sefialar este error de Lacan — un error recurrente (Cf. sesion de El reves del
psicoandlisis del 21 de enero de 1970)”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Ya se ha sefialado que hay en Socrates una referencia ambiente
a la medicina. Muy frecuentemente, cuando quiere devolver a su inter-
locutor al plano de didlogo donde entiende dirigirlo hacia la percep-
cion de un camino riguroso, €l se refiere a tal arte de técnico. Si uste-
des quieren saber la verdad sobre tal tema, pregunta a menudo, ;a
quién se dirigiran? Y entre éstos, esta lejos de ser excluido el médico.
Incluso, es tratado con una particular reverencia. El nivel en el que és-
te se sitia ciertamente no es, a los ojos de Socrates, de un orden infe-
rior. Sin embargo, estd claro que la regla de su camino esta lejos de
poder reducirse de ninguna manera a una higiene mental.

El médico del que aqui se trata, Eriximaco, habla como médico,
e inmediatamente promueve incluso su medicina como la mayor de to-
das las artes. La medicina es el gran Arte.

Aqui no haré mas que sefialar brevemente la confirmacion que
aqui recibe lo que les he dicho la Gltima vez del discurso de Pausanias.
Al comenzar, Eriximaco formula en efecto expresamente lo siguiente
— Puesto que Pausanias, tras un hermoso punto de partida — ésta no
es una buena traduccion de 6puncog {ormesas; — habiendo dado el
impulso al comienzo del discurso, no ha terminado tan brillantemente,
de una manera igualmente apropiada, etc. Esta claro, entonces, para
todo el mundo, que Pausanias ha acabado mal su discurso, y esto esta
implicado como una evidencia. Hay que decir que nuestra oreja no es-
td acomodada exactamente a €so, y que nosotros no tenemos la impre-
sion de que el discurso de Pausanias haya decaido de esa forma. Esta-
mos tan habituados a escuchar sobre el amor este tipo de tonterias. Es
tanto mas extrafio ver hasta qué punto ese rasgo en el discurso de Eri-
ximaco apela verdaderamente al consentimiento de todos, como si el
discurso de Pausanias se hubiera revelado verdaderamente cenagoso
para todos, como si todas esas gruesas chanzas sobre el pausamenou
fueran de suyo para el lector antiguo.

Creo bastante esencial que nos refiramos a lo que podemos en-
trever de estas cuestiones de tono, al cual la oreja del espiritu *se en-
gancha*’ siempre, incluso si ésta no constituye abiertamente un crite-
rio para eso. Esto es invocado muy a menudo en los textos platonicos,
como aquello a lo que Socrates se refiere a todo momento. Cuantas

? [se remite]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

veces, antes de comenzar su discurso, o abriendo un paréntesis en el
discurso de otro, no invoca a los dioses de manera formal, para que el
tono sea sostenido, mantenido, acordado. Esto estd muy proximo, van
a verlo, de nuestro proposito de hoy.

Antes de entrar en el discurso de Eriximaco, quisiera hacer al-
gunas observaciones cuya distancia, incluso para conducirnos a algu-
nas verdades primeras, no por eso se da tan facilmente. Les demostra-
ré al pasar que la medicina siempre se ha creido cientifica. Es en vues-
tro lugar, como decia hace un momento, que fue preciso que durante
estos dias yo tratara de desenredar este pequefio capitulo de historia de
la medicina. Me fue muy necesario, para hacerlo, salir del Banquete, y
referirme a otros diversos puntos del texto platonico.

Por descuidado que esté este capitulo de vuestra formacion en
medicina, han escuchado hablar de una serie de escuelas en la Anti-
giiedad. La maés célebre, la que nadie ignora, es la escuela de Hipdera-
tes **, la escuela de Cos**. Antes estuvo la escuela de Cnido de Sici-
lia, y antes todavia, aquella cuyo nombre mayor es Alcmeon, los Alc-
meonidas, cuyo centro es Crotona, y cuyas especulaciones es imposi-
ble disociar de las de una escuela cientifica que florecia en el mismo
momento, en el mismo lugar, a saber, la de los Pitagoricos. Pero espe-
cular sobre el papel y la funcion del pitagorismo, esencial, cualquiera
lo sabe, para comprender el pensamiento platonico, nos compromete-
ria a un rodeo en el que literalmente nos perderiamos, de manera que
voy a tratar de desprender mas bien algunos temas que conciernen es-
trictamente a nuestro propoésito, a saber, el sentido de esta obra del
Banquete en tanto que ella es problematica. "

No sabemos gran cosa del personaje de Eriximaco en si mismo,
pero sabemos algo de un cierto numero de otros personajes que inter-
vienen en los discursos de Platon, y que se relacionan directamente

' Nota de ELP: “Alcmedn de Crotona es un discipulo de Pitagoras (520 aprox. —
aprox. 450). Hipocrates de Cos (460 aprox. — aprox. 380) toma por punto de parti-
da la experiencia, la observacion, y se opondria asi a la vecina escuela de Cnido,
la cual, imbuida de las teorias de los fisi6logos, tiene tendencia a reencontrar en el
hombre (microcosmos) los principios de la naturaleza (macrocosmos) {...}. ;Pero
hay ahi una oposicién? La continuacion del discurso de Eriximaco compone la sa-
lud con el buen orden césmico, y Lacan lo leera con la distincion de lo simbolico,
de lo imaginario y de lo real, respondiendo al asombro de Léon Robin”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

con la escuela médica de los Alcmeonidas, en tanto que estos mismos
se relacionan con los Pitagoricos. Por ejemplo, Simmias y Cebes, que
dialogan con Sécrates en el Feddn, son discipulos de Filolao, el cual
es uno de los maestros de la primera escuela pitagdrica. Si ustedes se
remiten al Fedon, veran que sus respuestas a las primeras proposicio-
nes de Socrates sobre lo que debe asegurar al alma su duracién inmor-
tal hacen referencia exactamente a los mismos términos que el discur-
so de Eriximaco, en el primer rango de los cuales esta la nocién de
apuovio {armonia}, armonia, acuerdo.

La medicina, como lo observan ustedes aqui, siempre se ha crei-
do cientifica. En lo cual, por otra parte, siempre ha mostrado sus debi-
lidades. Por una suerte de necesidad interna de su posicion, siempre se
ha referido a una ciencia que era la de su tiempo, fuese €ésta buena o
mala. Buena o mala, ;como saberlo, desde el punto de vista de la me-
dicina?

En cuanto a nosotros, tenemos el sentimiento de que nuestra
ciencia, nuestra fisica, es una buena ciencia, y que durante siglos he-
mos tenido una fisica muy mala. Esto, efectivamente, es completa-
mente seguro. Pero lo que no es seguro, es lo que la medicina tiene pa-
ra hacer ciencia. A saber, ;coOmo, por qué abertura, por qué extremo,
tiene ella para agarrar esta ciencia? — y esto, en tanto que algo no esta
elucidado para ella, la medicina, y que no es la menor de las cosas,
puesto que se trata de la idea de salud.

(Que es la salud? Se equivocarian si creen que, incluso para la
medicina moderna, que respecto de todas las demas se cree cientifica,
la cosa esté plenamente asegurada. Cada tanto, la idea de lo normal y
de lo patologico se propone como tema de tesis a algiin estudiante, en
general por personas que tienen una formacién filoséfica. Tenemos
sobre eso un excelente trabajo del sefior Canguilhem, su Ensayo sobre
algunos problemas concernientes a lo normal y lo patoldgico,' pero
cuya influencia es evidentemente muy limitada en los medios propia-
mente médicos. Sin tratar de especular a un nivel de certeza socratica
sobre la salud en si, lo que muestra por si solo, muy especialmente pa-

' Essai sur quelques problémes concernant le normal et le pathologique es el ti-
tulo de su tesis de medicina, de 1943. Cf. G. CANGUILHEM, Lo normal y lo pa-
toldgico, Siglo XXI Editores, 1971.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

ra nosotros, psiquiatras y psicoanalistas, hasta qué punto la idea de sa-
lud es problemadtica, son los medios mismos que empleamos para al-
canzar el estado de salud. Para decir las cosas en los términos mas ge-
nerales, ellos nos muestran que, cualquiera que fuese la naturaleza de
la salud, y la feliz forma que seria la de la salud, nos vemos llevados a
postular, en el seno de esta feliz forma, algunos estados paradojales, es
lo menos que se pueda decir, aquellos mismos cuya manipulacion en
nuestras terapéuticas es responsable del retorno a un equilibrio que
permanece en el conjunto bastante incriticado como tal.

*He aqui, pues, lo que encontramos en el nivel de los postula-
dos menos accesibles a la demostracion de la posicion médica como
tal.*'> Es justamente la que aqui va a ser promovida, en el discurso de
Eriximaco, bajo el nombre de armonia. No sabemos de qué armonia
se trata, pero la nocién es muy fundamental a toda posicion médica
como tal. Todo lo que debemos buscar, es el acuerdo. Y no hemos
avanzado mucho, por relacion a la posicion de un Eriximaco, sobre lo
que es la esencia, o la sustancia, de esta idea de acuerdo.

Esa es una nocion tomada a préstamo de un dominio intuitivo,
y, a este respecto, esta simplemente mas cerca de las fuentes. Pero esta
también historicamente mas definida, y més sensible, en tanto que se
relaciona expresamente con el dominio musical, que es aqui el mode-
lo, la forma pitagorica por excelencia. Igualmente, todo lo que, de una
manera cualquiera, se relacione con el acuerdo de los tonos, asi fuese
de una naturaleza mas sutil, asi fuese ese tono del discurso al que ha-
cia alusion recién, nos devuelve a esta misma apreciacion. No es por
nada que he hablado, al pasar, de oreja — la aprecicion de consonan-
cias es esencial a la nocion de armonia.

Por poco que entren ustedes en este discurso, del que les ahorro
el fastidio de leerlo linea por linea, lo que nunca es muy posible en
medio de una audiencia tan amplia, veran el caracter esencial de la no-
cion de acuerdo para comprender como se introduce aqui la posicion
médica.

12 [He aqui pues lo que encontramos en el nivel de los postulados menos accesi-
bles a la demostracion, de la posicion médica.] — Nota de DTSE: “Asi puntuada,
la frase de Seuil es incomprensible”.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Todo lo que aqui se articula es funcion de un soporte que no po-
demos ni agotar, ni reconstruir de ninguna manera, a saber la tematica
de las discusiones que se pueden suponer presentes en el espiritu de
los oyentes.

No olvidemos que nos encontramos en el punto historico culmi-
nante de una época particularmente activa. Los siglos VI y V del hele-
nismo sobreabundan de creatividad mental. Al respecto, ustedes pue-
den referirse a algunas buenas obras, por ejemplo, para los que leen el
inglés, a ese gran libraco, como solo los editores ingleses pueden dar-
se el lujo de sacar, y que contiene cierto testamento filosofico, pues es
Bertrand Russell, en su edad mayor, quien nos lo entrega.

Este volumen es muy bueno para el afio nuevo, en sus grandes
margenes esta constelado de admirables figuras en color, de una extre-
ma simplicidad, que se dirigen a la imaginacioén de un nifio, y compor-
ta todo lo que es preciso saber desde este periodo fecundo al que hoy
me refiero, la época presocratica y socratica, hasta nuestros dias, con
el positivismo inglés. Nadie verdaderamente importante esta descuida-
do. Si para ustedes no hay nada mejor que ser imbatibles cuando salen
a cenar, cuando hayan leido ese libro sabran verdaderamente todo, sal-
vo, desde luego, las Unicas cosas que importan, es decir aquellas que
no sabemos. Pero de todos modos les aconsejo su lectura. Se titula
Wisdom of the West. Completara para ustedes, como por otra parte pa-
ra cualquiera, un numero considerable de lagunas casi obligadas de
vuestra informacion.

Tratemos pues de poner un poco de orden en lo que se dibuja
cuando nos adentramos en el camino de comprender lo que quiere de-
cir Eriximaco.

Las personas de su tiempo se encuentran completamente ante el
mismo problema que nosotros. Y sin embargo, van mas directamente
a la antinomia esencial. ;Seria a falta de tener tan gran abundancia co-
mo la que tenemos nosotros, de hechos menudos con los que amueblar

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

sus discursos? Esa es una hipotesis que deriva del engafio y de la ilu-
sion. Esta antinomia es precisamente la que recién comenzaba yo a
promover ante ustedes — de todas maneras, no podemos atenernos a
considerar ningin acuerdo por su valor facial. La experiencia nos en-
sefia que el acuerdo oculta algo en su seno, y toda la cuestion esta en
saber lo que es exigible de esta subyacencia del acuerdo. Este punto
de vista, no es solamente zanjable por la experiencia, comporta siem-
pre un cierto a priori mental, por fuera del cual no es formulable.

*En el seno de este acuerdo, jhay que exigir algo semejante, o
podemos contentarnos con algo desemejante?*"* ; Todo acuerdo supo-
ne algun principio de acuerdo? ;Puede lo acordado salir de lo desacor-
dado? ;De lo conflictual? No se imaginen que sea con Freud que sale
por primera vez una cuestion parecida. La prueba, es que eso es lo pri-
mero que trae ante nosotros el discurso de Eriximaco. La nocion de lo
acordado y lo desacordado, es decir, para nosotros, la de la funcidon de
la anomalia por relacion a la normal, viene al primer plano de su dis-
curso, aproximadamente desde la novena linea, 186b — En efecto, lo
desemejante desea y ama las cosas desemejantes. Uno, continua el
texto, es el amor inherente al estado sano, otro el amor inherente al
estado mérbido. En consecuencia, cuando Pausanias decia recién que
era bello dar sus favores a aquéllos de los hombres que son virtuosos,
y feo hacerlo por unos hombres desordenados, etc. Hénos aqui, ahora,
llevados a la cuestion de fisica, lo que significan esta virtud y este des-
orden.

Inmediatamente encontramos una féormula que no puedo hacer
otra cosa que destacarla sobre la pagina. No es que ella nos entregue
gran cosa, pero de todos modos debe ser para nosotros, los analistas,
el objeto de un interés al pasar. Hay ahi cierto murmullo que es apro-
piado para retenernos. Eriximaco nos dice, traduccion textual, que la
medicina es la ciencia de las eroéticas del cuerpo, emetiun T@v OV
oOUATOG EPOTIKMOV {episteme ton tou somatos erotikon}. No se puede,
me parece, dar mejor definicidon del psicoanalisis.

13 [ Este acuerdo nuevo es exigido por lo semejante, o podemos contentarnos con
lo semejante?] — Nota de DTSE: “Un contrasentido y una absurdidad”. —
JAMY/2 corrige: [En el seno de este nuevo acuerdo, jhay que exigir algo semejan-
te, o podemos contentarnos con algo desemejante?]

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

El anade npoc minopovny kot kévaootv {pros plesmonen kai ke-
nosin} — en cuanto a lo que es de la replecién y de la vacuidad, tra-
duce brutalmente el texto. Ahi se trata de la evocacion de esos dos tér-
minos de lo lleno y de lo vacio, cuyo papel vamos a ver en la topolo-
gia, en la posicion mental, de lo que estad en juego en ese punto de jun-
tura de la fisica y la operacion médica. No es el tnico texto en el que
estén evocados ese lleno y ese vacio. Esa es una de las intuiciones fun-
damentales cuyo valor habria que medir en el curso de un estudio so-
bre el discurso socratico.

El que se dedicara a esa empresa no tendria que ir muy lejos pa-
ra encontrar una referencia mas. Vean en el comienzo del Banquete.
Socrates se ha demorado en el vestibulo de la casa vecina, donde po-
demos suponerlo en la posicion del gimnosofista, parado en un pie,
como una cigiliefia, € inmovil hasta que no haya encontrado la solucion
de no sé qué problema. Llega a casa de Agaton después de que todo el
mundo lo ha esperado. Y bien, has encontrado tu asuntito, ven cerca
mio, le dice Agaton. Y Sécrates hace un discursito para decir — Pue-
de que si, puede que no, pero lo que ti esperas, es que aquello de lo
que actualmente me siento lleno, va a pasar a tu vacio, tal como lo que
pasa entre dos vasos'* cuando nos servimos, para esta operacion, de
una hebra de lana. Hay que creer que, por no se sabe qué razon, esta
operacion de fisica divertida era practicada bastante a menudo, puesto
que esta referencia probablemente hacia imagen para todo el mundo.
El pasaje del interior de un vaso a otro, la transformacion de lo lleno
en vacio, la comunicacion del contenido, es una *de las imagenes pro-
fundas de algo que regla*" lo que podriamos llamar la codicia funda-
mental de todos esos intercambios filosoficos. Debemos retenerla para
comprender el sentido del discurso que nos es propuesto.

4 Aqui, DTSE propone “vasos comunicantes”. Ignoro, como cualquiera hoy, si
Lacan pronuncid efectivamente este segundo término, pero ademas ignoro si el
mismo figura en mas de una transcripcion o nota del Seminario —se encuentra,
efectivamente, en la transcripcion critica que denominamos ST, no en las fuentes
de la version EFBA—. De todos modos, es por lo menos una redundancia y estric-
tamente un error, si no del transcriptor, entonces de Lacan: dichos vasos no serian
“comunicantes” antes de que los comuniquemos por la hebra de lana u otro medio
semejante.

' [de las imagenes profundas que reglan] — Nota de DTSE: “Contrasentido”.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Un poco mas adelante encontramos la referencia a la musica co-
mo en el principio del acuerdo'® que es el fondo de lo que va a sernos
propuesto como siendo la esencia de la funcion del amor entre los se-
res, y eso nos lleva a encontrar, en la pagina que sigue, es decir en el
pardgrafo 187, viva en el discurso de Eriximaco, esa eleccién que yo
les decia que es primordial sobre el asunto de lo que es concebible co-
mo estando en el principio del acuerdo, a saber lo semejante y lo dese-
mejante, *el orden y lo conflictual*'”.

Cuando se trata de definir esta armonia, Eriximaco nota la para-
doja que encontramos bajo la pluma de un autor méas o menos un siglo
anterior, Heraclito de Efeso. Es en efecto a la oposicion de los contra-
rios que Heréaclito se refiere expresamente como siendo el principio de
la composicion de toda unidad. La unidad, nos dice Eriximaco, al opo-
nerse a si misma se compone, del mismo modo que la armonia del ar-
co y la de la lira. Este monep appoviav t6Eov 1 Kou AOpag {0osSper ar-
monian toxou te kai lyras} es extramadamente célebre, aunque mas no
sea por haber sido citado aqui al pasar. Pero esta citado en muchos
otros autores, y ha llegado hasta nosotros en esos pocos fragmentos
dispersos que los eruditos alemanes han reunido en lo que concierne al
pensamiento presocratico. Entre los que nos quedan de Heraclito, éste
es verdaderamente dominante. En el libraco de Bertrand Russell cuya
lectura les recomendaba recién, hallaran efectivamente representados
el arco y su cuerda, e incluso el dibujo simultdneo de una vibracion,
que es aquella de donde partird el movimiento de la flecha.

Lo que es chocante, es la parcialidad, cuya razén no vemos bien
en el pasaje, de la que da prueba Eriximaco en lo que concierne a la
formulacion heracliteana. El encuentra que tiene algo para decir al res-
pecto. Parece que ahi hay alguna de esas exigencias cuya fuente pode-
mos sondear mal. Ahi nos encontramos en una confluencia en la que
no estamos en condiciones, sobre todo tratandose de personajes tan
pasados, tan fantasmaticos {fantomatiques}, de poner aparte prejui-
cios, apriorismos, elecciones hechas en funcion de una cierta consis-
tencia de los temas en un conjunto tedrico, vertientes psicologicas.

1 “acuerdo” y “acorde”, la palabra francesa es la misma: accord.

7 [el orden, lo conflictual] — Nota de DTSE: “Esa coma en el lugar de la «y» os-
curece la frase”. — JAM/2 corrige: [el orden y lo conflictual]

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Debemos contentarnos con sefialar que ahi hay, efectivamente, algo
cuyo eco hallamos en muchos otros sitios del discurso platonico. *No
s¢ qué aversion se sefiala en la idea de referir a la conjuncidn que sea
una oposicion de los contrarios*'®, e incluso si se la sitGa en lo real,
*el nacimiento de algo que no parece serle de ninguna manera asimila-
ble — a saber la creacion del fenomeno del acuerdo, algo que se afir-
ma y se postula, es experimentado, es asentido, como tal*'"’. Parece
que cuando se trata de velar por la idea de armonia — para hablar en
términos médicos, de dieta o de dosaje — la idea de medida, de pro-
porcion, debe ser mantenida hasta en su principio. La vision heraclite-
ana del conflicto como creador en si mismo no puede ser de ninguna
manera sostenida al gusto de ciertos espiritus — o de ciertas escuelas,
dejemos la cosa en suspenso.

Hay ahi una parcialidad que no compartimos. Todo tipo de mo-
delos de la fisica nos han aportado la idea de una fecundidad de los
contrarios, de los contrastes, de las oposiciones, y de una no-contra-
diccion absoluta del fendmeno con su principio conflictual. Toda la fi-
sica lleva mucho mas del lado de la imagen de la onda que del lado de
la forma, de la Gestalt, de la buena forma, no importa lo que haya he-
cho con eso la psicologia moderna. No podemos dejar de sorprender-
nos, digo, tanto en ese pasaje como en muchos otros de Platén, al ver
sostenida la idea de no sé qué callejon sin salida, qué aporia, de no s¢
qué preferencia a otorgar del lado del caracter forzosamente funda-
mental del acuerdo con el acuerdo, de la armonia con la armonia.

'8 [No sé qué aversion se sefiala alli en la idea de referirse a la conjuncion de los

contrarios que sea] — Nota de DTSE: “Contrasentido. A juzgar por el item prece-
dente {cf. nota anterior}, la version Seuil tiene decididamente un problema con la
oposicion de los contrarios”.

19 e ’ ..
[como la creacion de un fendmeno que me parece que no le es asimilable en na-
da, a saber el del acuerdo.]

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

Si ustedes se remiten a un didlogo extremadamente importante
de leer para el sub-basamento de nuestra comprension del Banquete, a
saber el Feddn, veran que toda la discusion con Simmias y Cebes re-
posa sobre la nocion de armonia.

Como se los decia el otro dia, todo el alegato de Socrates por la
inmortalidad del alma es presentado alli de la manera mas manifiesta
bajo la forma de un sofisma, que no es otro que aquel alrededor del
cual hago girar mis observaciones — *a saber, que la idea misma del
alma en tanto que armonia no supone que esté¢ excluido que entre en
ella la posibilidad de su ruptura**. Cuando sus dos interlocutores ob-
jetan que esta alma, cuya naturaleza es constancia, permanencia, dura-
cion, igual podrd desvanecerse al mismo tiempo que se disloquen los
elementos corporales cuya conjuncidn constituye su armonia, Socrates
no responde otra cosa, sino que la idea de armonia de la que participa
el alma es en si misma impenetrable, que ella se sustraerd, que ella
huira ante la proximidad misma de lo que pueda cuestionar su cons-
tancia.

La idea de la participacion de cualquier cosa existente en esa
esencia incorporal que es la idea platonica muestra claramente su fic-
cioén y su engano. Y esto a tal punto, en ese Feddn, que es imposible
no decirse que no tenemos ninguna razon para pensar que, ese engano,
Platén lo ve menos que nosotros. La pretension que tenemos de ser
mas inteligentes que el personaje que ha desarrollado la obra platonica
tiene algo de formidable, de inimaginable, de verdaderamente pavoro-
SO.

Es precisamente por eso que, cuando Eriximaco canta su can-
cioncita, sin que eso tenga inmediatamente unas consecuencias evi-
dentes, tenemos el derecho de preguntarnos lo que quiere decir Platon
cuando en El Banquete hace que se sucedan en ese orden esa serie de
salidas. Al menos, hemos llegado a percatarnos que la de Pausanias,
que la precede inmediatamente, es irrisoria. Y si retenemos el tono de
conjunto que caracteriza a El Banquete, tenemos legitimamente el de-
recho de preguntarnos si lo que estd en juego no consuena con la obra

%% [a saber que la idea misma del alma en tanto que armonia excluye que entre en
ella la posibilidad de su ruptura] — Nota de DTSE: “Contrasentido”.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

comica como tal. Tratandose del amor, esta claro que Platon ha toma-
do la via de la comedia.

Todo lo confirmara en lo que sigue, y tengo mis razones para
comenzar a afirmarlo ahora, en el momento en que va a entrar en esce-
na el gran comico, a proposito del cual siempre nos rompemos la ca-
beza para saber por qué lo ha hecho venir Platon al banquete. Escan-
dalo, puesto que ese gran comico es uno de los responsables de la
muerte de Socrates.

El Feddn, a saber, el drama de la muerte de Socrates, se presen-
ta para nosotros con el caracter altanero que le da el tono tragico que
ustedes saben. Por otra parte, esto no es tan simple, puesto que ahi hay
también algunas cosas comicas, pero la tragedia domina, y se repre-
senta ante nosotros. En El Banquete, al contrario, no hay un s6lo pun-
to del discurso que no haya que tomar con una sospecha de cémico, y
hasta el discurso tan breve de Socrates en su propio nombre.

Para no dejar nada atras, quisiera responder especialmente a al-
guien de mis oyentes, cuya presencia me honra mucho, y con quien he
tenido a este respecto un breve intercambio.”! No sin razén, sin moti-
vo, *sin justeza***, mi interlocutor habia creido que yo tomaba el dis-
curso de Fedro en su valor facial, al contrario del de Pausanias. Y
bien, en el sentido de lo que yo afirmo aqui, el discurso de Fedro, por
referirse sobre el tema del amor a la apreciacion de los dioses, no tiene
menos, igualmente, un valor irdnico. Pues los dioses, justamente, no
pueden comprender nada en el amor. La expresion de una tonteria di-
vina, a mi entender, deberia estar mas difundida. A menudo, ella esta
sugerida por el comportamiento de los seres a los cuales nos dirigimos
justamente en el terreno del amor. Llamar al estrado a los dioses como
testigos de lo que esta en juego en lo que concierne al amor me parece,
de todas maneras, que no es heterogéneo a la continuacion del discur-
so de Platon.

He aqui que hemos llegado a la entrada del discurso de Aristo-
fanes. No obstante, no entraremos en ¢l todavia. Simplemente, quiero

I Nota de ST: “Se trata de Paul Ricoeur”.

22 [sin justicia] — JAM/2 corrige: [justeza]

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

pedirles que completen por vuestros propios medios lo que queda por
ver del discurso de Eriximaco.

Para el sefior Léon Robin, es un enigma que Eriximaco retome
la oposicidon del tema del amor uranio y del amor pandemo, dado lo
que ¢l nos aporta en lo que concierne al tratamiento médico, fisico, del
amor. En verdad, creo que nuestro asombro es verdaderamente la ni-
ca actitud que conviene para responder al del autor de esta edicion,
pues la cosa es puesta en claro en el propio discurso de Eriximaco,
confirmando la perspectiva en la cual he tratado de situdrselas.

Si, a proposito de los efectos del amor, €l se refiere a la astrono-
mia, paragrafo 188, esto es en tanto que esa armonia a la cual se trata
de confluir, de acordarse, concerniente al buen orden de la salud del
hombre, es una sola y misma cosa con la que rige el orden de las esta-
ciones. Cuando es el amor donde hay arrebato, hybris {vBpic}, algo en
demasia, lo que logra prevalecer en lo que concierne a las estaciones
del afio, entonces comienzan los desastres, y el desorden, los perjui-
cios, como ¢l se expresa, los dafos, al rango de los cuales son situadas
las epidemias, pero también, en el mismo rango, la helada, el granizo,
la plaga del trigo, y toda una serie de otras cosas.

He aqui lo que nos vuelve a introducir en un contexto en el que
son utilizables las nociones que yo promuevo ante ustedes como las
categorias *fundamentales,* radicales a las que estamos forzados a re-
ferirnos para postular un discurso valido del analisis, a saber, lo imagi-
nario, lo simbdlico y lo real.

Uno se asombra de que un bororo se identifique a un guacama-
yo.2 ;No les parece que de ningin modo se trata de pensamiento pri-
mitivo, sino mas bien de una posicion primitiva del pensamiento en lo
que concierne a aquello de lo que éste se ocupa en el caso de todos,
tanto en el de ustedes como en el mio? El hombre, al interrogarse, no
sobre su lugar, sino sobre su identidad, tiene que localizarse, no en el
interior de un recinto limitado que seria su cuerpo, sino en lo real total
y bruto con el que tiene que vérselas. No escapamos a esta ley de la
que resulta que es en el punto preciso de esta delineacion de lo real en

3 ¢f. «La agresividad en psicoanalisis», Escritos 1, p. 110.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

la cual consiste el progreso de la ciencia, que siempre tendremos que
situarnos.

En el tiempo de Eriximaco, no hay el menor conocimiento de lo
que es un tejido vivo como tal, y estad fuera de cuestion que el médico
pueda hacer de los humores algo heterogéneo a la humedad, donde en
el mundo pueden proliferar las vegetaciones naturales. El desorden
que provocara en el hombre tal exceso debido a la intemperancia y al
arrebato es el mismo que traeran los desordenes aqui enumerados en
las estaciones.

La tradicion china nos presenta al Emperador cumpliendo por
su mano los ritos mayores de los que depende el equilibrio de todo el
Imperio del Medio, trazando al comienzo del afio los primeros surcos,
cuya direccion y rectitud estan destinadas a asegurar el equilibrio de la
naturaleza. No hay en esta posicion, si me atrevo a decirlo, nada mas
que algo natural. Eriximaco se relaciona con la nocién, para decir el
término, del hombre microcosmos, esto es, a saber, no que el hombre
es en si mismo un resumen, una imagen de la naturaleza, sino que el
hombre y la naturaleza son una sola y misma cosa, que no se puede
pensar en componer al hombre sino con el orden y la armonia de los
componentes césmicos. Esta posicion, a pesar de la limitacion en la
cual creemos haber reducido el sentido de la biologia, ;no ha dejado
algunas huellas en nuestros presupuestos mentales? Quisiera dejarlos
hoy sobre esta cuestion.

Seguramente, detectar las huellas no es tan interesante como
percatarnos de donde, a qué nivel mas fundamental, nos ubicamos no-
sotros, los analistas, cuando agitamos, para comprendernos a nosotros
mismos, nociones como la del instinto de muerte. Como Freud no lo
ha desconocido, es una nocion empedocleana.

La proxima vez les mostraré que el formidable gag que consti-
tuye el discurso de Aristofanes, manifiestamente presentado como una
entrada de clown sobre una escena de la comedia ateniense, se refiere
expresamente — les mostraré las pruebas de esto — a la concepcidon
cosmologica del hombre. Y les mostraré, a partir de la apertura sor-

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 5: 14 de Diciembre de 1960

prendente que resulta de ello, la apertura dejada hiante, en lo que con-
cierne a la idea que Platon podia hacerse del amor.

Se trata — llego hasta aqui — de la irrision radical que la sola
aproximacion a los problemas del amor aporta a ese orden incorrupti-
ble, material, super-esencial, puramente ideal, participatorio, eterno e
increado, que es el que toda su obra nos descubre — ir6nicamente,
quiza.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

20



	Erixímaco

